
 1 

A CULTURA POPULAR ORAL E A DIDÁCTICA 
 
 
 

Boa tarde1, 
Queremos en primeiro lugar agradecer a amable presentación de Celso 

Fernández Sanmartín e deixar constancia dunha dobre satisfacción: dunha banda, por 
contribuirmos ao labor da Asociación Galega do Xogo Popular e Tradicional e de Nova 
Escola Galega –da que fumos membros dende a súa fundación–, doutra , por estarmos 
en Melide, a terra de Maruxa; aínda que en rigor ela é de Berredo, camiño da Agolada, 
aquí conserva familia e temos vellos e bos amigos. 

Tamén debemos precisar que non somos especialistas nin mesmo investigadores  
das prácticas lúdicas tradicionais. Nós –simples profesores atraídos como moitos 
galegos pola nosa rica cultura popular– aproveitamos os traballos dos etnógrafos e 
investigadores para escolmar un material útil no desenvolvemento dos cativiños e 
cativiñas nos seus primeiros anos, para organizar unha antoloxía do conto tradicional 
galego e para utilizar a nosa cantiga popular no perfeccionamento lingüístico. O mérito 
é, pois, daquelas persoas que levaron a ben un longo e calado traballo de recollida, 
peneira e estudo, e maiormente das xeracións de galegas e galegos que dende hai 
séculos foron elaborando un prezado tesouro que nos legaron como magnífica herdanza. 

 
 
 
 
 
 
 
Sinalábame ese día  Maruxa un feito significativo: cando Rosalía se despide do 

seu país porque ten que marchar para Castela, as súas primeiras palabras, o seu primeiro 
adeus na personificación da súa Terra é: 

 
   Adiós, ríos! Adiós, fontes! 

 Adiós, regatos pequenos!2 
 
Estabamos a falar de que Galiza é un país coa metade do seu perímetro bañado 

polo mar e o seu territorio regado por unha tupida rede de ríos e regatos.  
A auga impregna todo. Coa chuvia omnipresente. Por iso Rosalía –impregnada 

tamén da cantiga popular– reutilizará unha estrofa que para sempre irá asociada á súa 
obra. 

  Como chove miudiño! 
  Como miudiño chove! 
  Como chove miudiño 
  pola banda de Laíño, 
  pola banda de Lestrove!3 
 

                                                
1 Intervención de Maruxa Barrio e Henrique Harguindey na clausura do curso  “O xogo tradicional e as 
didácticas específicas” organizado por Nova Escola Galega e a Asociación Galega do Xogo Popular e 
Tradicional, en Melide o  23 de Outubro de 2010 
2 Rosalía de Castro: Cantares Gallegos. Biblioteca Básica da Cultura Galega. Galaxia, Vigo, 1982. 
3 Ibid. 



 2 

Andabamos a comentar como ás veces as características dos países se revelan na 
linguaxe, xeralmente sen nos decatarmos. Para caracterizar irónicamente en galego unha 
persoa da que debemos desconfiar dicimos con retranca que é un bo peixe. En castelán, 
lingua dun territorio orixinalmente sen mar –pois a montaña santanderina eran as 
Asturias de Santillana– e cunha rede fluvial escasa, a mesma persoa sería calificada 
como un pájaro de cuidado. 

 
Reparemos en como presenta o noso país o francés Aimeric Picaud, na chamada 

Guía do Peregrino4, escrita en latín no século XII: 
 
Despois de ter atravesado a terra de León e os portos do monte Irago e do 

monte Cebreiro, atópase o país dos galegos. É  frondoso, con ríos, prados e pomares 
excelentes, dotado de boas froitas e de fontes clarísimas mais son raras as cidades e 
vilas e as terras de labor. Escasean o pan de trigo e o viño, mais abundan o pan de 
centeo e a sidra, o gando e os animais de carga, o leite e o mel, os peixes mariños 
grandísimos e mais pequenos, o ouro e a prata, os tecidos e as peles, e conta con outras 
riquezas, maiormente copiosos tesouros sarracenos. Os galegos son, por diante dos 
outros pobos incultos hispánicos, os que máis concordan cos nosos costumes galos pero 
son considerados iracundos e  moi litixiosos. 
 
 

1.-  
Non debe, daquela, estrañar que comecemos lembrando unha fermosa cantiga 

que di así: 
 
  Río de augas nunca quedas, 
  cantaruxiño Furelos, 
  dille ao mar como se cantan  
  os alalás en Barcelos. 
 
Hai moitos anos que a levo na cabeza sen saber ben onde a escoitei ou a lin por 

primeira vez. Si sei que sempre me chamou a atención pola súa fermosura e por aludir a 
un lugar coñecido. Cando hai corenta anos acampei á beira do río quedei engaiolado 
polo seu cantaruxar e pola belida paisaxe. 

Mais hai outra cousa que sempre me intrigou: ese Barcelos. 
Onde é Barcelos? 
Antes de mais nada apuntar que a segunda parte da cantiga poderiamos 

entendela de dúas maneiras: 1) dille ao mar como se cantan en Barcelos os alalás; e 2) 
dille ao mar en Barcelos como se cantan os alalás. A distorsión sintáctica ven obrigada 
pola necesidade da rima Furelos–Barcelos. En todo caso, a primeira interpretación 
implicaría que en Barcelos cántanse alalás (unha variante fala precisamente de os alalás 
de Barcelo) e a segunda simplemente que Barcelos está a rentes do mar. 

Ningunha destas condicións se dan no Barcelos portugués. Con todo hai quen 
cre que o topónimo da cantiga se refire a el. Nunha recolleita de literatura popular5 
publicada recentemente documéntase a cantiga como recollida en Cée e explícase como 
froito dos intercambios pesqueiros entre Portugal e Galiza, os desprazamentos de 
traballadores galegos e portugueses ou os casamentos entre naturais dos dous países. Dí 
                                                
4 É o libro IV do Liber Sancti Jacobi ou Codex Calixtinus. V. edición de K. Herbers e M. Santos Noia. 
Xunta de Galicia, Santiago, 1998. 
5 Manuel Quintáns Suárez: Cancioneiro do Fisterra galego. Noia, Toxosoutos, 2000. 



 3 

o recolector que esta cantiga reflicte con sentida emoción o orgullo con que o cantador 
se sinte tan galego á beira do río Furelos, en Cée, coma no mesmo Portugal, en 
Barcelos. Pensar no Barcelos portugués parece tan pouco axeitado como situar o río 
Furelos en Cée. 
 

A Gran Enciclopedia Galega non recollía nas súas exhaustivas páxinas ningún 
topónimo Barcelos en Galiza polo que a miña curiosidade nese punto estivo dende 
aquela apagada durante moito tempo, mais hai pouquiño acendeuse de novo ao aparecer 
unha ferramenta moi útil para as pesquisas deste tipo, como é o Buscador Avanzado da 
Toponimia Galega6, na Internet, do SITGA–IDEG, acrónimos de Servidor de 
Información Territorial de Galicia e mais de Insfrastrutura de Datos Espaciais de Galicia 
respectivamente, servizos dependentes da Xunta. Alí figuran mesmo os 
microtopónimos, é dicir as denominacións de pequenos espazos, coa súa tipoloxía 
(aldea, bosque, labradío, viñedo, pista, etc). 

Pois ben, este buscador localizou unha quincena de topónimos en singular e 
plural, case sempre acompañados do artigo (O Barcelo/ Os Barcelos), o que resulta 
lóxico porque é ben sabido que barcelo é unha variante de bacelo ‘planta da vide ou 
terreo plantado dela’. 

Mais ningún deles está situado rentes deste río da Terra de Melide. Varios dos 
lugares están situados en terras relativamente próximas, mais xa case na beiramar, 
concretamente na ría da Arousa, e un deles no concello de Catoira, na foz do Ulla, río ao 
que se xunta o Furelos. Podería, se cadra, ser  este o topónimo aludido na nosa cantiga: 
Río Furelos que tan ben cantaruxas coa túa auga, apréndelle ao mar, ao te xuntares 
con el en Barcelo, a cantar o doce alalá. 

Esta podería ser a clave da cantiga; con todo non queremos esquecer dous puntos 
febles da interpretación: no texto reproducido e as súas lixeiras variantes non se fala de 
O Barcelo/Os Barcelos –como esperariamos en alguén que demostra un nivel de galego 
moi bo– senón de Barcelo/Barcelos, e o lugar sinalado do concello de Catoira –O 
Barcelo– é un lugar moi pequeno, o microtopónimo é o dunha terra de labradío que 
tampouco non está mesmamente a pé do Ulla. 

A localización da primeira aparición da cantiga podería aportar luz se 
mencionase o lugar onde se recolleu. Non documentei esta estrofa con anterioridade á 
Antífona da cantiga7, de Ramón Cabanillas, o primeiro libro publicado por Galaxia, en 
1951, e nel o poeta antólogo só cita dun xeito moi xenérico as súas fontes. Partindo das 
súas referencias dirixín a pesquisa cara á obra do musicólogo e compositor Luís Mª 
Fernández Espinosa –moi activo na primeira metade do século XX– que recolleu e 
harmonizou diversos cantos populares galegos e é un dos investigadores citados por 
Cabanillas. Fernández Espinosa –franciscano en Pontevedra– publicou en 1940, no seu 
Canto popular gallego8, a música desta cantiga, citando como lugar de procedencia A 
Coruña. O texto íntegro da transcrición é: 

 
  Río d–augas nunca quedas, 
  cantaruxiño Furelos, 
  dille ao mar cal se cantan 

os alalás de Barcelo. 
 

                                                
6 http://sitgaideg.xunta.es/buscadoravanzado/ 
7 Ramón Cabanillas: Antífona da cantiga. Galaxia, Vigo, 1951. 
8 Canto popular gallego. Madrid, 1940. 



 4 

Como se ve, discrepan algo os textos de Cabanillas e de Fernández: dille ao mar 
como se cantan os alalás en Barcelo rexistra o primeiro fronte a dille ao mar cal se 
cantan os alalás de Barcelo, rexistrado polo segundo. Mais coinciden ámbolos dous no 
topónimo Barcelo, en singular. Só a partir da segunda edición da antoloxía de 
Cabanillas9 aparecerá o plural; un novo argumento contrario á identificación coa vila 
portuguesa 

Como complemento diremos que Fernández Espinosa compuxo en 1938 unha 
peza para orquesta titulada precisamente Cantiga de Furelos. 

O noso amigo Domingos Fuciños saliéntanos que esta cantiga non debe ser 
orixinaria da terra de Melide pois –a mais de non se atopar nela o topónimo Barcelo– 
nin a letra nin a música deste alalá figuran na minuciosa recolleita de literatura oral e de 
folklore musical efectuada respectivamente por Vicente Risco e Amador Rodríguez, por 
unha banda, e mais Martínez Torner e Bal e Gay pola outra, en 1929 para o Terra de 
Melide10. 

Queremos rápidamente facer alusión ao carácter da fina elaboración da cantiga. 
Isto supón un autor ou autora de dominio estilístico e sensibilidade expresiva. Non ten 
por que tratarse necesariamente dun poeta “culto”–pois os “poetas populares” teñen 
demostrado mestría abondo– mais tampouco sería descartable se consideramos o uso do 
adxectivo quedo, mais restrinxido na fala, ou da variante  cal se cantan. 

É sabido que escritores como Marcial Valladares ou Victoriano Taibo 
compuxeron cantigas que logo pasaron ao pobo, e que o diálogo entre a nosa poesía 
popular e culta foi constante: lembremos a Rosalía. E Pondal, xa velleiro, improvisou 
un día, con sentido do humor, sobre unha  cantiga tradicional: 

 
  Cando Eduardo Pondal 
  a unha ventana se asoma, 
  sal narís, narís, narís, 
  e a cara de alí a unha hora11  
 
Se quixemos falar aquí da cantiga do río de Furelos, non foi só por 

homenaxearmos a Terra de Melide senón para ilustrarmos que cómpre ser sempre moi 
cauto á hora de facer afirmacións categóricas. Resulta case cómico que un artigo na 
Revista de Historia Naval12, en 2007, cite a devandita cantiga (co texto deturpado) 
pretendendo que demostra a popularidade dun ilustre mariño da Armada Española, 
Antonio Barceló, que no século XVIII combateu a piratería berberisca. Dí o autor: 

 
El impacto que las hazañas de Barceló producen[sic] en las gentes tiene su fiel 

reflejo en los ambientes populares, corriendo de boca en boca entre los alalás de tema 
marinero: “Río d–augas nunca quedas/ cantaruxiño Fureles,/ dille ao mar cal se 
cantan/ os alalás de Barceló”. 

 

                                                
9 Ramón Cabanillas: Cancioneiro Popular Galego. Galaxia, Vigo, 1973. 
10 Terra de Melide.Seminario de Estudos Galegos, Compostela, 1933. 
11 Versos iñorados ou esquecidos de Eduardo Pondal. Reunidos, prologados e anotados por Ricardo 
Carballo Calero. Centro de Estudos Fingoy. Galaxia, Vigo, 1961. 
12 Juan Antonio Gómez Vizcaíno: Don Antonio Barceló y Pont dela Terra (De patrón de jabeque–correo 
a teniente general de la Real Armada). Nº 97, Instituto de Historia y Cultura Naval. Armada Española, 
Madrid, 2007. 



 5 

O autor descartaría de plano esta asociación só con reparar en que Furelos non 
rima con Barceló. E menos aínda Fureles13. 

 
 Non erra o que nunca fai nada, e o erro é base da aprendizaxe. Nada máis 

lonxe de nós que abaixar aquelas persoas que, cheas de boa vontade, se esforzan en 
facer un labor moitas veces incomprendido. Asistimos hoxe a un vizoso reverdecer do 
interese polo folklore e a cultura popular. O esforzo de tantos homes e mulleres ten que 
ser agradecido, só que ás veces algúns erros tollen a colleita. Recoller 
indiscriminadamente na tradición popular sen un criterio claro para a peneira pode ter 
efectos negativos. Hai quen recolle todo unicamente co criterio de que ven de moi atrás. 
Acéptanse así cantigas e textos fóráneos en castelán polo feito de vir dos vellos. E, 
despois, sistematízase a súa difusión. Con esa falta de criterio incluiríamos hoxe na 
cultura tradicional galega o charlestón e o cuplé, e dentro de corenta anos Manolo 
Escobar ou os Beatles. Parece evidente que debemos diferenciar o tradicional galego do 
simplemente recollido en Galiza. Claro que o totum revolutum non se atopa só nos 
profanos senón tamén, por veces, en prestixiosos investigadores. Un só exemplo: no 
extraordinariamente valioso Cancioneiro Popular Galego da Fundación Barrié inclúese 
como romance tradicional14 aquel cantar do século XIX ben coñecido que comeza –
¿Donde vas Alfonso XII?  ¿Donde vas, triste de ti? –Voy en busca de Mercedes, que 
ayer tarde no la vi. Que se recitase ou cantase en Galiza, que as nenas saltasen con el 
xogando á corda, non é abondo para incluílo nun cancioneiro popular galego. Mais ese 
discutible proceder dalgúns especialistas xa ven de lonxe. 

Na actualidade hai unha especie de carreira a ver quen introduce máis o castelán 
na cultura popular galega –se é posible con efectos retroactivos– como nos cantos de 
pandeiro. Esta deturpación conta co apoio entusiasta dunha televisión que renega do 
papel que lle debe ao seu país e de institucións públicas que relegan a gaita galega a 
unha especie de irmá parva das prestixiosas bagpipes e convirten o noso traxe 
tradicional –con todo o convencional e discutible que este poida ser– nun obxecto de 
antroidada. Contribuír a iso supón unha grave colaboración co aniquilamento da nosa 
cultura popular. 

 
 2.- 

Sistematicemos algunhas cousas: 
Como é ben sabido, a disciplina que estuda o patrimonio cultural tradicional no 

seu conxunto foi variando de nome co tempo, e, en certo sentido, definindo e precisando 
mellor os seus contidos e a súa metodoloxía. Mais, chamémoslle Folklore, Etnografía 
ou Antropoloxía Cultural, o que vimos entendendo por “estudo da cultura popular” é 
substancialmente o mesmo.  
 A Cultura Popular representa a creación colectiva dun pobo que durante 
xeracións e centos de anos foi construíndo unha resposta ao seu acontecer diario: unha 
resposta material con construcións, mobiliario, roupa, aparellos, ferramentas, etc. e mais 
unha resposta inmaterial coa literatura oral, o xogo tradicional, as crenzas, a medicina 
popular, etc. A cultura popular móstranos ese pobo coa súa historia, os seus traballos e 
os seus días, as súas tristuras e as súas alegrías. 

                                                
13 Gómez Vizcaíno cita como fonte a Revista General de Marina de abril de 1941. Nela reprodúcese a 
música do alalá Río d–augas nunca quedas… na harmonización de Fernández Espinosa –que acababa de 
ser publicada– mais a transcrición dos topónimos é correcta, Furelos e mais Barcelo, sen acento. 
14 Cancioneiro Popular Galego. Recollido e ordenado por Dorothé Schubarth e Antón Santamarina. 
Volumen III. Romances Tradicionais.Fundación “Pedro Barrié de la Maza. Conde de Fenosa”. A Coruña, 
1987. 



 6 

 Cada pobo é recoñecible pola súa cultura tradicional, na que se foron integrando 
ao longo do tempo, dende a súa nenez, os individuos, que recibían experiencias 
acumuladas pola colectividade e ideas que os conformaban con ela. 
 Con todo, as culturas nunca foron algo estático, acabado e inmóbil, senón que, 
co decorrer do tempo, foron evoluíndo dende dentro, engadindo ou desbotando 
elementos. Por parte, o diálogo entre os distintos pobos existíu sempre e froito del foron 
os préstamos dunhas culturas a outras, por máis que as veces a aclimatación se fixese 
dun xeito persoal. 
 Hoxe mesmo, nesta época de mundialización do vivir, de produción planetaria e 
de teledirixismo terráqueo, as culturas populares están aínda vivas. Con moitísimas máis 
dificultades pero viven, ao cabo. Os pobos seguen a crear novas cantigas de sátira e de 
festa, a inventar novos ritos e celebracións, a fabricar novos monumentos e obras de 
arte. A máis de repetir unha e mil veces, en xestos, palabras e arrepíos dos que nin 
mesmo se decatan en ocasións, centenarias e ancestrais vivencias herdadas dos 
devanceiros.  

En paralelo coa uniformización medra tamén na conciencia da humanidade a 
idea de defender a diversidade como fonte de enriquecemento. 

E non só como riqueza “de museu”, como “instantánea etnográfica”, como 
“curiosidade turística”. A cultura tradicional é algo máis ca un vestixio do pasado, rico 
mais finalmente reliquia. Froito da experiencia colectiva acumulada, é unha fonte para a 
nosa formación actual e moderna. O patrimonio oral e o xogo popular –por falarmos 
dunha área concreta desa cultura– fornecen material utilísimo para a aprendizaxe 
escolar e o desenvolvemento dos rapaces e rapazas. A moderna pedagoxía valora moi 
positivamente a incorporación da cultura tradicional ao traballo educativo 
contemporáneo. 

Mais en Galiza esta incorporación cumpre unha importantísima función 
adicional. En países como o noso, no que a cultura tradicional foi desprazada por unha 
cultura veiculada noutra lingua, a imposición provocou un complexo de inferioridade, 
unha vergoña e un renegar da cultura tradicional e da lingua propia, alcumadas de 
“inútiles para o mundo moderno”, de “restos dun pasado inservible”, de “atraso para o 
tempo que vivimos”. No proceso de normalización, a utilización escolar da cultura 
tradicional significa tamén a dignificación da nosa lingua e da nosa identificación 
colectiva das que moitos nenos e nenas son inducidos a pensar que deben fuxir. 

Naturalmente, se o menosprezo do capital que a cultura popular representa é un 
erro ben groso, tamén a súa sacralización é o outro extremo a evitar. Non todo o que é 
tradicional ou popular é válido per se nin transmisible ao mundo actual, polo que 
cómpre unha coidadosa peneira: moitas veces subxacen concepcións científicas 
superadas ou actitudes ideolóxicas inxustificables como a insolidariedade, a 
discriminación e a xenofobia, a bulra de minusvalías ou o sexismo. 

 
3.- 
Contribuír a ese duplo obxectivo foi o que nós perseguimos cando preparamos o 

material de Lerias e enredos para os máis pequenos15. Surxido dunha finalidade de 
utilización persoal (recadarmos na  nosa cultura popular elementos que integrasen a 
función lúdica e a expresión lingüística  nos primeiros momentos do desenvolvemento 
do noso fillo) moi axiña se abriu a idea dunha utilización colectiva (no seo das familias 
ou en centros de educación infantil)  para un ciclo de idade comprendida dende o 
nacemento ate os cinco anos. 

                                                
15 Barrio, M., e Harguindey, E.: Lerias e enredos para os máis pequenos. Galaxia, Vigo, 1983. 



 7 

A proposta non era innovadora. Citabamos xa na introdución as palabras do 
etnógrafo Xesús Taboada Chivite16: Sería doada acción pedagóxica avivecer moitos 
xogos, como pretenden as novas correntes didácticas. 

Non imos reproducir agora, nin mesmo actualizadas, as citas de especialistas, 
científicos e pedagogos e os posicionamentos de organismos internacionais como a 
Unesco. Os asistentes a este curso O xogo tradicional e as didácticas especificas non 
precisan a repetición de cousas que xa coñecen. 

Todo o material que incluímos comportaba sempre o elemento lingüistico pola 
elemental razón de ser esta a idade da adquisición da linguaxe, mais a súa finalidade –
como as nosas propostas de traballo– non perseguían só afianzar a expresión lingüística 
senón contribuír a un desenvolvemento infantil harmónico e integral. Distribuímolo por 
xéneros (arrolos, xogos, fórmulas de sorteo, rodas, contiños en verso, diálogos, 
recitados, formuliñas, o que din os animais e cancións) e incorporámoslle unhas 
sinxelas orientacións pedagóxicas para o traballo de cada un deles por pais ou 
educadores 

Estas partían de que na primeira etapa a crianza é un suxeito fundamentalmente 
pasivo e receptor dos estímulos para ir pouquechiño a pouco aportando elementos 
propios ata  ser cada vez máis un partícipe pleno. 

Así, ata os dous anos propuxemos preferentemente a utilización dos arrolos, as 
cancións, os xogos iniciáticos e os xogos de desenvolvemento corporal. 

No período de dous e tres anos introducíronse os recitados moi sinxelos e a 
aprendizaxe das formuliñas atribuídas a algúns animais, os diálogos e xogos de dous 
participantes –o adulto e a crianza– , os xogos de roda e pequenos contos . 

Para os catro e cinco anos a oferta é verdadeiramente ampla: xogos de grupo, 
dramatizacións, aprendizaxe de contiños e cancións, ritmo e salto de corda, danza, 
música e actividade plástica  acompañan a captación polo neno do mundo que o rodea: a 
natureza, os animais, as estacións, os fenómenos atmosféricos, os días da semana, as 
comidas, a aprendizaxe dos números, etc. 

Durante a procura do material que despois constituíu o libro fumos descubrindo 
a riqueza da nosa cultura popular e sorprendéndonos ao ver como ela contaba con 
material de extraordinario valor para a vida actual.  

Outras persoas e grupos continuaron nesa liña e fixeron á súa vez valiosas 
aportacións. E creáronse asociación de importancia estratéxica como a AGXPT. 

Mais hoxe aínda é posible incorporar novas pezas a ese labor de reconstrución 
arquitectónico do patrimonio oral e o xogo tradicional. Pezas que se atopan vivas ou na 
memoria de moitas persoas. E as novas tecnoloxías axudan a que ese labor de 
arrecadamento, por pequeno que sexa, atope de inmediato espazo e se conecte á 
recollida colectiva. Neste sentido debemos citar, como arquivo en elaboración e ao 
tempo motor dinámico para a difusión, o sitio da Internet denominado Orella pendella, 
un modélico lugar de encontro e de potenciación do noso tesouro popular que 
seguramente é xa coñecido por todos os asistentes. 
 A utilización escolar do xogo integra Homo sapiens e Homo ludens –o que 
definiu e salientou Johan Huizinga– mais o xogo, como o propio historiador destacou, 
ten unha importantísma misión en si mesmo. Se o xogo –e naturalmente o xogo 
tradicional– ten básicamente a función iniciática de integrar a crianza no mundo que a 
rodea, o xogo na sociedade adulta ten fundamentalmente a función de liberalo da 
tensión e frustración do Homo Faber: o xogo é unha fuxida deste mundo; do que el nos 
tira para levarnos a outro diferente. Dis–trae, di–virte, des–porta, é dicir, aparta da dura 

                                                
16 Xesús Taboada Chivite: Etnografía galega. Galaxia, Vigo, 1972. 



 8 

realidade cotián para trasladarnos a outro mundo no que gañarán os mais cualificados 
para competir, os máis competentes. E nese mundo sempre hai unha ocasión para que 
unha nosa habilidade poida vencer. É un mundo reversible no que sempre hai esperanza. 
 É loable fomentarmos nos rapaces e raparigas a solidariedade e a cooperación 
como virtudes sociais. Mais non se trata tampouco de proscribir a competición, porque 
tamén debe un prepararse para ela, xa que é unha realidade no noso mundo. Aínda que, 
naturalmente, debemos aprender que competir non é facer trampa nin pisar aos outros 
competidores. Aprender, ante a dificultade, a saber gañar e a saber perder sen deixarse 
afundir polos reveses. 
 
 4.- 
 A cultura popular está moito máis presente na nosa vida do que ás veces 
sospeitamos. Seguindo co exemplo iniciado enriba de utilizarmos a impronta sobre a 
linguaxe, sinalaremos dúas conexións: 
 – cando diante dunha situación irremediable queremos transmitirlle a alguén que 
xa non hai volta atrás dicimos: Tarde piaches! Como moitos dos asistentes saberán, esta 
é a frase que o protagonista dun noso conto popular, un mozo, di despois de papar un 
ovo enteiro, no momento en que o pitiño que levaba dentro se pon a piar. 

– cando mostramos desconfianza ante unha situación, en ocasións regañamos o 
fociño e dicimos: cheira a can. A que estamos aludindo? Pois á frase que di o raposo 
noutro conto popular cando un paisano pretende enganalo cun saco no que non van un 
par de pitas, como lle prometera, senón un par de cans: Pitas serán pero cheira a can. 
 
 É moi rica, a nosa cultura popular. Igual que a nosa lingua. Constitúen un 
tesouro que debemos defender. Unha fermosa creación que non se debe perder.  
 Falabamos antes do diálogo entre a nosa literatura popular e “de autor”. Velaí 
outro fermoso exemplo, o do alalá de Muxía: 
 
   Nosa Señora da Barca! 
   Nosa Señora, valeime! 
   Estou no medio do mare,  
   Non hai barqueiro que reme! 
 
 De inmediato acode a nós o eco de Mendiño: 
 
   E cercaron–mi as ondas, que grandes son, 
   non ei barqueiro nen remador. 
 
 Mais non é a riqueza e a fermosura da nosa cultura popular e da lingua galega o 
único motivo para mantelas e transmitilas. É porque son plenamente útiles para o 
presente e o futuro noso e das xeracións vindeiras. 
 E mais porque no respecto e a irmandade de pobos e linguas está o segredo da 
harmonía. E na transmisión de unhas a outras a clave da universalidade. 
 É conmovedor o caso do artista e editor canadiano William Rueter que en 1995 
viaxa aos Estados Unidos coa súa esposa Marylyn e descobre nun centro comercial un 
disco de música medieval que os fascina. Prometen viaxar a Europa  para seguiren o 
roteiro daquela música. Infortunadamente, sería a súa derradeira viaxe: en xuño do 
mesmo ano Marilyn ingresaba nun hospital para un transplante de médula ósea e debido 
a inesperadas complicacións finaba en xaneiro do 1996. 



 9 

 Rueter publica entón unha fermosa edición bilingüe dos textos descubertos que 
adica “For Marilyn, always” (Para Marilyn, sempre). O libro17 gañará en 1998 un dos 
premios que a Canadian Bookbinders and Book Artists Guild concedeu con ocasión do 
seu decimoquinto aniversario. 
 Son fermosas as palabras que Rueter lle dedica á súa muller e que conclúen así: 
“Este libro foi realizado para celebrar a vida de Marilyn Rueter e para honrar a súa 
memoria. O seu amor estará sempre connosco”. Entendemos, daquela, o gravado feito 
polo artista: dúas ilustracións no anverso e no reverso que forman no fondo tan só unha, 
dous rostros que veñen sendo o mesmo: o amigo e a amada, o amado e a amiga. 
 E resoan con toda a súa tristura as palabras do poema orixinal na versión de 
Rueter: 
 
  No one is here 
  to care for me 
  except my eyes, 
  always weeping: 
  so deeply in love 
  
  I have no one 
  to watch over me, 
  only my eyes, 
  ever weeping: 
  so deeply in love. 
 
 Malia o meu deficiente inglés todos os presentes recoñecerían que o orixinal 
destes versos forma parte dun poema de Martín Códax. Poisque o libro é unha edición 
das súas cantigas de amigo. 
 Escritas hai oitocentos anos na lingua de Galiza. 
 Unha lingua que segue viva e que segue falándonos a nós e mais ás xentes do 
mundo enteiro. 
 Porque os sentimentos son perennes e alancan por riba de tempos lonxanos e de 
países afastados unindo na mesma emoción terras e xentes. 
 
  
 
 
 
 

                                                
17 Martim Codax: Cantigas de amigo. The Aliquando Press.Toronto, 1966. 


