TRADUCTION ET RECREATION: AUTEURS DU XVIIle EN GALICIEN'

1.- La traduction en galicien. Contexte.

Il existe une vingtaine d’ouvrages du XVIlle siécle francgais traduits en galicien.
C’est trop peu? Il faudrait avoir quelques repéres pour donner une réponse.

Comme on sait, le galicien nait dans le territoire de 1’ancienne province romaine
de la Gallaecia que le Minho ne divise pas encore. Pendant longtemps c’est la langue de
toute la population, de maniére normalisée, employée par tous et pour tout sauf pour les
usages conservés par le latin.. L’indépendance du Portugal et la dépendance de la Galice
vis—a—vis de la couronne de Castille supposeront la scission lingiiistique. On impose le
castillan & travers I’Administration et I’Ecole, et le galicien devient langue orale. On
oublie I'importante littérature médiévale et lorsque —trés anecdotiquement— on I’écrit
c’est avec la graphie castillane et avec une perte de plus en plus grande de son identité
lingiiistique. Mais elle reste la langue de presque toute la population. C’est 1’époque
connue comme “les siecles sombres” qui va durer jusqu’au XIXe si¢cle, moment ou,
grace a l'usage écrit du galicien par des minorités lettrées, le “Redressement”
commence. Peu a peu s’¢labore le galicien culte qui part de la langue populaire et est
toujours coupé du portugais. Au XIXe siecle sont traduits en galicien des textes d’autres
langues (en général des morceaux de 1’espagnol ou d’auteurs grécolatins) et au début du
XXe la traduction de livres entiers commence. Malheureusement le grand travail de
normalisation culturelle entrepris par la Xeracion Nos sera interrompu par le
soulévement franquiste; c’est la période que le poete Celso Emilio Ferreiro appela “la
longue nuit de pierre”. Dans 1’exil et 1’émigration le labeur continue et finalement il
reprend aussi en Galice. Avec I’Etat des Autonomies on aboutit & une certaine
reconnaissance et a un appui institutionnel a la langue galicienne.

Dans les derniéres quatres décennies un vrai “age d’or” de la traduction a eu
lieu. On partait d’un désert presque total (deux ou trois douzaines d’ouvrages traduits en
galicien) et dans les derniéres quarante années on en a publié¢ presque deux milliers.
Bien sir, parmi eux la vingtaine dont nous avons parlé (Diderot, Voltaire, Rousseau,
Prévost, Sade, Marivaux, Beaumarchais).

Trois facteurs expliquent cette éclosion: I’apparition de jeunes traducteurs et
traductrices a formation spécialisée (licences en philologies diverses ou traduction), la
création d’un marché éditorial tres 1i€ a la présence du galicien dans le systéme scolaire,
et finalement le soutien institutionnel des gouvernements autonomiques se succédant.

Mais cet ¢épanouissement se voit en ce moment gravement menacé.
Paradoxalement c’est 1’actuel gouvernement autonome le principal ennemi de la langue
galicienne dont il prétend 1’elimination dans 1’ Administration, I’Enseignement et la vie
culturelle et sociale. Pour la premiére fois apres trente ans 1’aide institutionnelle a la
traduction a disparu cette année, et dans le budget de la Galice pour 2010 les dépenses
pour la promotion du galicien diminuent de 20, 30, 40 et méme 50%.

Un nouveau paradoxe nous fait revenir au XVIlle siecle: le Président actuel du
Gouvernement Galicien porte le méme nom qu’un savant des Lumicres, galicien lui
aussi, le pére Feixdo.

! Communication présentée dans le Colloque International “Actualité du XVIIle siécle frangais.
Présences, lectures et réécritures” organisé para 1’Université d’Alicante du 4 au 6 novembre 2009.
Testes publiés par Editions Le Manuscrit, Paris, 2011.



2.- Expérience de la traduction de Candide et Emile

Mes deux traductions du XVIlle siécle francgais sont unies. D’abord Edicions
Xerais me proposa la traduction de I’Emile mais j’ai préféré Candide. Quelque temps
apres, Herminio Barreiro, I’auteur de I’introduction, me la proposa a nouveau pour
I’Université de Compostelle et je crus mon devoir d’accepter. Les deux ouvrages ont été
source de plaisir: Candide —ce bijou— a cause de son étincelante ironie, paisible et en
méme temps corrosive, Emile par la portée de sa réflexion éducative. L’un et 1’autre
sont encore toute a fait actuels dans notre siécle sillonné de guerres, de destruction de la
planéte et d’ignorance de nous—mémes. Ils n’ont pas été difficiles a traduire: surtout —je
résume beaucoup— il a fallu éviter de tomber dans des pieges de certains changements
sémantiques et essayer de raccourcir parfois —trés prudemment— certains paragraphes
trop longs pour nos usages actuels. En ce qui concerne I’Emile je dois reconnaitre qu’il
m’a un peu pesé, et pas seulement en raison de son étendue mais de certains propos
difficiles a partager tel le role de la femme. C’est vrai que c’étaient les idées de 1’époque
mais Rousseau pourfendait hardiment d’autres qui régnaient alors. Et presque au méme
moment 1’écrivaine révolutionnaire Olympe de Gouges revendiquait ficrement 1’égalité
féminine et payait de sa vie son action politique.

Ce devouement est aussi celui de Voltaire, Rousseau et tant d’autres écrivains et
philosophes des Lumiéres qui risquerent leur tranquillité ou leur vie pour défendre leurs
idées. Heurement le combat —le méme dans d’autres époques pour tant d’hommes et de
femmes— fut couronné de succes et le large mouvement se traduisit en un changement
politique radical.

A ce propos je voudrais m’arréter sur 1’évolution de Rousseau concernant le
bouleversement social. J’ai été surpris par son acuité lorsque dans le troisiéme livre de
I'Emilé il dit:

Vous vous fiez a [’ordre actuel de la société sans songer que cet ordre est sujet a des
révolutions inévitables, et qu’il vous est impossible de prévoir ni de prévenir celle qui
peut regarder vos enfants. Le Grand devient petit, le riche devient pauvre, le monarque
devient sujet : les coups du sort sont-ils si rares que vous puissiez compter d’en étre
exempt ? Nous approchons de l’état de crise et du siécle des révolutions’. Qui peut vous
répondre de ce que vous deviendrez alors ? Tout ce qu’ont fait les hommes, les hommes
peuvent le détruire : il n’y a de caracteres ineffacables que ceux qu’imprime la Nature,
et la Nature ne fait ni princes, ni riches, ni grands Seigneurs.

Nous sommes en 1762 et Rousseau constate 1’inévitabilité de ce profond changement.
Mais sa position a évolué. Auparavant, en 1751 —dans sa Réponse au roi de Pologne’— il avait
peur de la Révolution car elle pourrait aussi balayer ce qui de positif demeure dans la société:

C'est avec douleur que je vais prononcer une grande et fatale verité. Il n'y a qu'un pas
du savoir a l'ignorance ; et l'alternative de l'un a l'autre est fréquente chez les nations ;
mais on n'a jamais vu de peuple, une fois corrompu, revenir a la vertu. En vain vous
preétendriez détruire les sources du mal ; en vain vous oteriez les aliments de la vanite,
de l'oisiveté et du luxe ; en vain méme vous rameneriez les hommes a cette premiere
égalite, conservatrice de l’'innocence et source de toute vertu :@ leurs ceeurs une fois
gates le seront toujours ; il n'y a plus de reméde, a moins de quelque grande révolution

2 [Rousseau 1969: 468—469]

3 Je tiens pour impossible que les grandes monarchies de 1’Europe aient encore long—tems a durer; toutes
ont brillé, et tout Etat qui brille est sur son déclin. J’ai de mon opinion des raisons plus particuliéres que
cette maxime; mais il n’est pas a propos de les dire, et chacun ne les voit que trop.

4 [Rousseau 1817: 291-292]



presque aussi a craindre que le mal qu'elle pourrait guérir, et qu'il est blamable de
désirer et impossible de prévoir.

Dans les derniéres années de sa vie la position de Rousseau aurait radicalement
changé, d’apreés ces propos de 1775 rapportés par Jacques Bergasse®:

Nous touchons, a—t—il ajouté, a quelque grande révolution, le calme dont nous jouissons
est le calme terrible qui précede les tempétes, et je voudrais que la Providence
rapportdt au dela des années orageuses qui vont éclore le peu de jours qui me restent,
pour étre témoin du nouveau spectacle qui se prépare.

Du rejet initial Rousseau passe a la constatation objective et finalement il laisse
entrevoir sa sympathie a I’égard d’un événement historique qu’il aimerait pouvoir vivre.
On doit admirer non seulement sa pénétration mais 1’honnéteté d’une pensée qui ne se
laisse pas enfermer dans des partis pris et des préjugés, capable d’évoluer hardiment a
mesure qu’elle avance guidée par la raison et I’expérience.

3.- Un mot sur la pédagogie rousseauiste et la paperasse actuelle

Je voudrais finalement faire une allusion rapide a 1’actualité des idées éducatives
de Rousseau. J’avoue d’abord qu’enseignant depuis quarante ans je n’aurais peut—étre
pas commis certaines erreurs si j’avais lu plus tot I’ Emile.

En tout cas la paperasse faussement pédagogique qui nous envahit actuellement
n’a rien a voir avec la clarté et la simplicité de la pédagogie rousseauiste. Bien siir, nous
avons besoin, les professeurs, —je parle de mon expérience dans 1’enseignement
secondaire— d’une amélioration permanente de notre formation pédagogique mais pas
d’une burocratie inutile et d’une phraseologie creuse comme celle que Quevedo
nommait la culta latiniparla. Un seul exemple de ceci: si I’année derniere, en Galice,
nous devions inclure dans notre programmation annuelle un point concernant le
“Rattrapage des matieéres non réussies”, c’est—a—dire les mesures d’appui prévues pour
les €éléves n’ayant pas atteint la moyenne dans la matiére ensignée, cette année—ci le
méme contenu est nommé : “Procédés pour accréditer les connaissances nécessaires
dans les contenus progressifs”. Simple changement de titre, pompeuse enveloppe vide.

On pourrait en dire autant de la vague de protocolo® qui nous submerge.
Aujourd’hui tout ce qui veut impressionner a son protocolo. A croire que les
instrucciones, normas, pautas ou directrices ne sont pas dignes des gens de qualité. Un
de ces jours on ira acheter un plat surgelé ou retirer de I’argent dans un distributeur
automatique et on y trouvera un protocolo. Nous voila en pleine préciosité.

Les traducteurs et traductrices savent bien que la langue change: il y a des
signifiants et des signifiés qui apparaissent ou s’¢largissent et d’autres qui disparaissent.
C’est l1a une tendance naturelle et rénovatrice du langage, positive et vivifiante. Nous y
sommes tous immergeés et il serait vain d’essayer de s’y soustraire. Mais ce qui n’est pas
acceptable c’est de tomber dans le ridicule ou d’appauvrir 1’expression. Et encore
moins de manipuler sous une apparente touche d’élégance. Les travaux que souvent on
appelle de humanizacion’” de nos rues ne sont pas toujours d’amélioration mais au
contraire de deshumanizacion s’ils réduisent les espaces dont les habitants disposent
réellement.

3 [Philonenko 1984: 155]

¢ L’emploi abusif de mot protocolo (protocole) s’est généralisé en Espagne et en Galice.

" L’emploi abusif du mot siumanizacién (humanisation) por désigner la réforme d’un espace urbain fait
rage en ce moment en Galice.



On dirait que nous sommes avec Candide en présence du docteur Pangloss qui
enseigne la métaphisico—théolo—cosmolo—nigologie. Le meilleur des mondes possibles.

Bibliographie:

Philonenko, Alexis. 1984. Jean—Jacques Rousseau et la pensée du malheur. III
Apologie du désespoir. Paris, Bibliotheque d’Histoire de la Philosophie.Vrin.

Rousseau, Jean—Jacques. 1969. (Euvres completes. Tome IV, Paris, Bibliothéque de la
Pléiade, Gallimard.

Rousseau, Jean—Jacques. 1817. (Euvres completes. Tome septieme, lere partie. Paris,
A. Belin.



